https.//www.gen-ethi sches-netzwerk.de/node/3143

D

Gen-ethischer Informationsdienst

Reproduktive Freiheit?

Eine feministische Spurensuche

Autorln
Erika Feyerabend

Der erste Kongress Frauen gegen Gentechnik und Reproduktionstechnik jahrt sich 2015 zum 30. Mal - so
wie die Griindung des GeN im kommenden Jahr. Anlass genug fir eine feministische Spurensuche.

In den 1970er Jahren war die Vorstellung von , reproduktiver Freiheit” und ,, Selbstbestimmung® zentral und
eingebettet in eine Frauenbewegung, die fir das Recht auf Abtreibung und die Streichung des Paragrafen 218
eintrat. In der Tendenz war fur die Frauen klar: Selbstbestimmung ist kollektiv und privat zu verstehen, als
ein Abwehrrecht gegen staatliche Ubergriffe und bevolkerungspolitische Planungen.

Die Auseinandersetzung war immer eine theoriegeladene lber das, was,, politisch® ist - in diesem Fall die
staatliche und medizinische Kontrolle weiblichen Gebarverhaltens. Gestritten wurde gegen eine
naturalisierende Begriindung der Geschlechterverhaltnisse und damit einhergehende weibliche
Rollenzuschreibungen in Familie und Gesellschaft. Fur deutsche Feministinnen war das Buch von Simone de
Beauvoir ,, Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau“, das 1951 erstmals auf Deutsch erschien, ein
wichtiges Grundlagenwerk des Feminismus. In dieser Schrift und den daran anschlief3enden Debatten wurde
der Bezug auf eine , eigentliche” Natur oder ,, NatUrlichkeit* zuriickgewiesen: ,,... in der menschlichen
Gesellschaft (gibt es) nichts Naturliches und die Frau (ist) u.a. ein Zivilisationsprodukt. (...) Die Frau wird
weder durch ihre Hormone noch durch geheimnisvolle Instinkte bestimmt, sondern durch die Art und Weise,
wie sie durch das Bewul3tsein Fremder ihren Korper und ihre Beziehung zur Welt erfal3t.” 1

Die Pole ,Natur® und ,, Kultur besch&ftigen Wissenschaftlerinnen und politische Bewegungen bis heute.
Frauen forsch(t)en und diskutier(t)en Gber die Wissenschaften vom Menschen, die das Geschlecht in jeder
Faser des weiblichen Korpers orteten oder Frauen in den Innenraum der Familie verbannten. Sie schrieben
Uber aufstrebende medizinische Universalexperten im 18. und 19. Jahrhundert, die Frauen aus der
Geburtshilfe vertrieben. Sie zeigten auf, dass Geschlecht, Geschlechterverhaltnisse und Familie kulturell
geformte Konzeptionen von enormer (macht)politischer Tragweite sind.

Biomedizinische lrritationen

In den feministischen Debatten um moderne Reproduktionsmedizin der 1980er Jahre gab es verschiedene
Streitpunkte. Viel beachtet und diskutiert wurde die Kontroverse zwischen der US-amerikanischen Juristin
Lori B. Andrews und der deutschen Soziologin Maria Mies. Fur Lori B. Andrews erméglichten


https://www.gen-ethisches-netzwerk.de/node/3143
https://www.gen-ethisches-netzwerk.de/erika-feyerabend

Fortpflanzungstechniken wie die kinstliche Befruchtung eine Ausweitung der ,, reproduktiven Autonomie®,
indem sie an die Stelle der ,, natlrlichen® Fortpflanzungsprozesse ein breites Spektrum von

,» Fortpflanzungsalternativen® technischer wie sozialer Art setzen. Andrews postulierte, dass der Korper
Eigentum sei und Frauen Gber den Verkauf oder die Vermietung ihrer reproduktiven Organe und Substanzen
ohne staatliche Beschrankungen selbst bestimmen kénnen missten.2

Die unter anderem in dem internationalen Zusammenschluss Feminist Network on Resistance against
Reproductive Technology and Genetic Engineering (FINRRAGE) engagierte Aktivistin MariaMies
entgegnete, dass Feministinnen so ,, Pionierinnen zur Durchsetzung” reproduktiver Vermarktungsstrategien
wirden und den Argumenten und Slogans der Frauenbewegung ,,eine eindeutig kapitalistische,
marktorientierte Bedeutung” gaben: ,, Autonomie verkommt zur Wahlfreiheit im reproduktiven Supermarkt,
schrieb Mies 1987. , Der innerste Kern dieser Autonomie, dieser reproduktiven Wahlfreiheit, dieses, Rechts
auf reproduktive Alternativen ist die heilige Institution des Privateigentums. (...) Der Mensch ist , Mensch'
und damit birgerliches Subjekt nur als Eigentiimer. Das war und ist der Kern aller burrgerlichen Rechte: der
Freiheit, der Gleichheit, der Unverletzlichkeit der Person, der Selbstbestimmung. Wer kein Eigentlimer ist,
ist nicht frel, ist nicht autonom.“3

Plakativ gesprochen lag die feministische Konfrontation in den beiden Gegensétzen: ,, Fir neue reproduktive
Wahimoglichkeiten!“ versus ,, Gegen eine Eskalation reproduktiver Pflichten!” Die Euphorie der ersten
Reproduktionsmediziner - zu der sich heutige Managerinnen der Reproduktion wohl nur noch selten
hinreif3en lassen - verschérfte die Konflikte zwischen medizinischen Experten und feministischen
Kritikerinnen. Patrick Steptoe, einer der , Erzeuger” des ersten Retortenbabys, erklarte Frauen zum
»preiswerten Inkubator”.4 Der V eterinarmediziner Kurt Semm schwarmte im deutschen Fernsehen davon,
»ale Handwerkzeuge (...) in Handen" zu haben, um die menschliche Eizelle , aus der Finsternis des
Reproduktionsorganes herauszuziehen.5 Solche AuRerungen inspirierten Mies zu dem Slogan: , Erst die
Kuh, dann Du!*

1985 versammelten sich rund 2.000 Frauen auf dem ersten Kongress ,, Frauen gegen Gentechnik und
Reproduktionstechnik® in Bonn, um dieses instrumentelle ,, Natur® -V erstandnis in Fortpflanzungsmedizin
und Landwirtschaft kritisch zu diskutieren. In dieser Zeit entstand auch das internationale Netzwerk
FINRRAGE, das vor allem die globalen bevolkerungspolitischen Dimensionen der Reproduktionsmedizin
betonte und weltweit Widersténde von Frauen organisieren wollte.

Bald galten Gen- und Fortpflanzungsmedizin auch als ,,anschlagsrelevante Themen®. Die feministische
Kritik daran zog Ende 1987 Hausdurchsuchungen, Verhaftungen und Verfahren wegen Mitgliedschaft in
einer terroristischen Vereinigung nach sich.

Bewegende K ontrover sen

I nsbesondere behinderte Feministinnen kritisierten frih die eugenischen Seiten von Reproduktionsmedizin
und Gynékologie. Hierzulande entziindete sich die Debatte an pranataler Diagnostik und der EinfUhrung
humangenetischer Beratungsstellen. Auch hier standen sich feministische Positionen gegeniiber: Die
individuelle ,, Wahlfreiheit* von Frauen, diagnostische Verfahren in Anspruch zu nehmen, dirfe nicht in
Frage gestellt werden, so argumentierten die einen, ebenso wenig wie das zugrundeliegende Begehren,
»gesunde” Kinder zu bekommen. Die Gegenposition: Zielperspektive der Anbieter sei die eugenische
Planung, die auf eine Optimierung der biologischen Gattung ,,an” der Frau zielt - in demokratischen
Gesellschaften moglichst mit individueller Zustimmung.

Exemplarisch fir diese Auseinandersetzung war das Streitgesprach in der Zeitschrift Konkret unter dem Titel
» Krippelschlage - Wie weit reicht das Sel bstbestimmungsrecht der Frau? 6 Die Feministinnen Adrienne
Goehler und Susanne von Paczensky diskutierten mit Franz Christoph und Hannelore Witkofski als
Vertreterlnnnen der Behindertenbewegung tUber den Paragrafen 218 und die ,, eugenische Indikation®.



Goehler und von Paczensky votierten damals gegen jede Indikation, auch die eugenische. ,, Gerade weil, was
ansonsten verboten ist, im Fall einer Behinderung oder vermuteten Behinderung erlaubt ist”, misse man fir
die Abschaffung des Paragrafen 218 eintreten, ebenso wie gegen den Beratungszwang. Christoph und
Witkofski votierten ,, fiir ein eindeutiges L ebensrecht fir Krippel“, konstatierten ,, das eugenische Denken in
den Kdpfen von Frauen” und sahen bei der Frauenbewegung ,, keinen Uberzeugenden Bewels, dass sie das
Existenzrecht von Behinderten akzeptiert* héatten.

Frauen im Fokus

Im Versuch, das ,,Recht auf Abtreibung* argumentativ zu retten, ohne die pranatale Diagnostik zu
beflrworten, kritisierten Frauen die Pathologisierung der Schwangerschaft, fokussiert auf das zur Person
erklérte Ungeborene. Ein viel beachtetes Beispiel war der Kongress der Vereinigung Der Fotus als Patient,
die 1989 anlasslich des 200. Jahrestages der Franzési schen Revolution dessen Rechte auf ,, Schutz und
Zugang zu den modernsten Techniken, den neuesten Methoden der Datenverarbeitung und eine intelligente
Mutter-Kind-Beziehung* ausrief. Der Berliner Gyndkologe und Perinatalmediziner Erich Saling sah diese
»revolutionare® Proklamation so: ,, Ich habe in Paris, als die Rechte des Feten proklamiert wurden (...)
gesagt, der Fet ist eine Person. 95 Prozent unserer Klienten sind sozusagen gar keine Patienten, sondern
Personen. Die sind namlich gesund.“7

Die modernen Geburtshelfer propagierten das ,, Recht” des , Fet* auf prénatale Beurteilung sowie ein Recht
darauf, bel schlechter Gesundheit nicht geboren, aber beforscht zu werden. Dass Frauen in diesem
Unternehmen eine ,, Statistenrolle* einnehmen und massive Kontrollen und umfassende Umgestaltungen des
Schwangerschaftserlebens erfahren miissen, war Kern der begleitenden Proteste. Heute werden ganze Filme,
3D- Kopien und daraus gefertigte Skul pturen des Ungeborenen selbstverstandlich a's privates Angebot in
gynakol ogischen Praxen verkauft und erworben, und der Personenstatus des Ungeborenen dominiert die
verschiedensten Debatten um Fortpflanzungsmedizin und pranatale Diagnostik.

Im Hier und Jetzt

Die angesprochenen Kritikfragmente gibt es auch heute noch. Aber die Erinnerung daran, dass die ,, Natur®
der Frau von zahlreichen Expertinnen und durch die Existenz visualisierender Techniken und Laborverfahren
geschaffen wurde, ist verblasst. AuRerdem dominiert mittlerweile ein ,, Selbstbestimmungsbegriff*, der kaum
mehr Uber die Grenzen individueller ,, Wahlmaoglichkeiten* hinausreicht. Im 21. Jahrhundert gilt die Existenz
der Reproduktionsmedizin weitgehend al's unabanderlich. Feministische Opposition und auch die
allgemeinen offentlichen Wortgefechte konzentrieren sich auf deren Innovationen und begleitende
Deregulierungstendenzen: Hergabe von Eizellen junger Frauen aus armen Landern und westeuropéi schen
Unterschichten; Préimplantationsdiagnostik von Laborembryonen; Social Freezing, um auch im héheren
Alter schwanger werden zu konnen - sowie der damit erméglichte Aufbau von Eizellbanken, die die
Embryonenforschung ankurbeln. Die Ausgangstechnologie, die aul3erkorperliche Befruchtung, hat all diese
beunruhigenden Verfahren und Angebote erst ermoglicht, wird aber 6ffentlich kaum mehr in Frage gestellt.
Die Regelungen des Paragrafen 218 stehen seit langem nicht mehr in der Kritik, prénatale Untersuchungen
gelten als normal. Und auch die Anbieter der Verfahren bleiben von Kritik weitgehend verschont.

Architektur eines Diskur ses

Die leiblichen und biographischen Dimensionen, die Schwangerschaft fir Frauen hat, werden dem ,, Embryo®
geopfert. Je nach Handlungskontext wird diese Figur von Fachleuten als Kreatur von
Reproduktionsexpertlnnen angesehen, hergestellt im Labor nur zum Zweck der Fortpflanzung, oder siewird
durch fachmannische Definitionen zur ,,embryonalen Substanz*, zum blof3en Material fir den Verbrauch.
Frauen werden dabel wahlweise als ,, fotales oder embryonales Umfeld” oder als ,,Materiallieferantin®
behandelt. Die Schwangerschaft ist modelliert al's,, Produktionsprozess* - entweder eines (gesunden) Kindes
oder einer verwendbaren K 6rpersubstanz, die expertengestiitzt optimiert und genutzt werden muss.



Am Lebens- und Embryonenschutz orientierte Kreise nutzen die aktuellen wissenschaftlichen Ubergriffe und
flankierenden rechtlichen Deregulierungswiinsche, um den ,, Schutz menschlichen Lebens* im Paragrafen
218 und im Embryonenschutzgesetz zu unterstreichen. Dieses polarisierte Argumentationsmuster ist
mittlerweile so dominierend, dass auch einige Feministinnen den ,, Embryonenschutz” fir wesentlich halten.
Andere verteidigen das ,, Recht auf Abtreibung” und Selbstbestimmung, um den Preis, damit reproduktive
Zugriffe auf den Frauenleib grundsétzlich zu begrii3en.

Sowohl das Embryonenschutzgesetz von 1990 als auch der 1995 novellierte Paragraf 218 markieren die
Schutzzone fur ,,Embryonen” als,,menschliches Leben® - ersteres vom Zeitpunkt der Kernverschmelzung an,
der Paragraf 218 ab Einnistung. Bekanntlich ist ,, menschliches Leben” nicht mit vollem Lebensrecht
ausgestattet, denn Abtreibung ist unter definierten Bedingungen straffrei.

Diese,, Schutzzone®" bleibt umkampft. Liberal gesinnte Bioethikerlnnen verweisen nicht nur gerne auf die
Praxis der Abtreibung und pranatalen Diagnostik, um verbrauchende Embryonenforschung und neue
reproduktive Dienstleistungen fir legitim zu erkléren. Sie behaupten vielmehr eine ,, Praxis des abgestuften
L ebensrechtes*, um auch Toétungsambitionen bei geborenen Menschen - beispielsweise im Koma, mit
Demenz oder mit geistiger Behinderung - diskutierbar zu machen. Diese Parallele gelingt nur, weil eine
vorgangige Gleichsetzung von ,,Mensch* oder ,, menschlichem Leben” und ,, Embryo* konstruiert wurde - in
fachmannischen und 6ffentlichen Diskursen.

Feministische Gegenreden mussten Schwangerschaft wieder al's einen korperlichen und seelischen Prozess
thematisieren, den Frauen eingehen oder nicht eingehen. Sie missten die korper- und machtpolitischen
Dimensionen in den Blick nehmen. Das hief3e: Die Interessenkonflikte zwischen ,, Frau® und ,, Embryo®
zuriickwei sen, Uber die Kopplung von Mutterschaft und sozialer Anerkennung nachdenken, den

K onsumentinnenstatus von Frauen und gynéakol ogischen Dienstleisterlnnen befragen. Auch die markt- und
eigentumsférmigen Beziehungen zum eigenen Leib, die zu Anspriichen auf fremde Eizellen fuhren, missten
wieder thematisiert werden - im umfassenden Sinne also das ,, Unternehmertum unserer Selbst”.

1Simone de Beauvoir: Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Hamburg 1982, S. 675.
2Lori B. Andrews: Reproductive Laws for the 1990, Newark/New Jersey, 1987.

3MariaMies: Im Supermarkt der k&uflichen Korperteile, in: Die tageszeitung, 01.08.87.

4Spiegel 3/1986: S. 170.

51986 in der Sendung Panorama.

6Katja Leyrer:, Krippelschldge - Wie weit reicht das Selbstbestimmungsrecht der Frau?’, in: Konkret
04/1989, S. 41-48.

e 7Zitiert in: Erika Feyerabend: Der F6tus und die Franzdsische Revolution, in: Schlangenbrut, 9.Jg.,
Nov. 1991, S. 17-20.

I nformationen zur Ver6ffentlichung

Erschienenin:
GID Ausgabe 232 vom Oktober 2015
Seite31 - 33



